
 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

1 

 
 

 

25   dicembre    

 

NATALE DEL SIGNORE 

 
 

Messa del giorno 

 

 

Isaia              52, 7-10 

 

Salmo            97 

 

Ebrei             1, 1-6 
 

Giovanni         1, 1-18 

  

  
 

 

 
 

1 In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. 2 Egli 

era, in principio, presso Dio: 3 tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza di lui 

nulla è stato fatto di ciò che esiste. 4 In lui era la vita e la vita era la luce degli 

uomini; 5 la luce splende nelle tenebre e le tenebre non l'hanno vinta. 6 Venne 

un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni. 7Egli venne come testimone 

per dare testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui. 8 Non 

era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce. 
9 Veniva nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo. 10 Era nel 

mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo non lo ha 

riconosciuto. 11 Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto. 
12 A quanti però lo hanno accolto ha dato potere di diventare figli di Dio: a quelli 

che credono nel suo nome, 13 i quali, non da sangue [sangui] né da volere di 

carne né da volere di uomo, ma da Dio sono stati generati. 14 E il Verbo si fece 

carne e venne ad abitare in mezzo a noi; e noi abbiamo contemplato la sua 

gloria, gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre, pieno di grazia e di 

verità. 
15 Giovanni gli dà testimonianza e proclama: "Era di lui che io dissi: Colui che 

viene dopo di me è avanti a me, perché era prima di me”. 16 Dalla sua pienezza 

noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su grazia. 17 Perché la Legge fu data per mezzo 

di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo. 18 Dio, nessuno 

lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che 

lo ha rivelato. 
 

 

  

Giovanni apre la sua narrazione teologica con le prime due parole del Libro della 

Genesi: “In principio (VEn avrcÍ=en archệ) Dio creò il cielo e la terra…” (Gen 1,1), 

ponendo tutto il suo lavoro in chiave di creazione, tema che, assieme a quello della 

Pasqua-alleanza, è una delle linee maestre della teologia di questo evangelista. 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

2 

 
1 VEn avrch/| h=n ò lo,goj( kai. ò lo,goj h=n pro.j to.n qeo,n( kai. qeo.j h=n ò lo,gojÅ 

lett. In principio era la Parola, e la Parola era verso Dio, e Dio era la Parola. 

CEI  In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. 

 

Giovanni intende correggere sin dall’inizio la concezione teologica della 

Genesi indicando quale fu il vero inizio: “In principio c’era già la 

Parola/Logos/Progetto”. 

Il significato del termine Logos (lo,goj) usato da Giovanni, e qui tradotto con 

Verbo/Parola/Progetto, sintetizza due concetti dell’AT:  

- quello della parola/potenza creatrice (Gen 1) 

- quello della sapienza creatrice,  

il che equivale al piano di Dio nella creazione (Pr 8,22-24. 27; Sap 8,4; 9,9;                

Sal 104,24). In questo modo il Logos:  

- in quanto sapienza= formula il piano o progetto di Dio preesistente alla 

creazione 

- in quanto parola/potenza= lo realizza. 

 

Dio fin dall’inizio ha un progetto. 

 

 Prima che Dio creasse il mondo con la sua Parola, esisteva il Progetto divino 

che doveva guidare l’azione creatrice. 

L’esistenza di questa Parola/Progetto precede quella del principio.  

È quanto leggiamo a proposito della Sapienza creatrice in Pr 8,22-36, dove si 

sottolinea come l’accoglienza della Sapienza conduce alla vita, mentre il suo rifiuto 

conduce l’uomo alla morte: 

“Il Signore mi ha creato come inizio della sua attività, prima di ogni sua opera, 

all’origine. Dall’eternità sono stata costituita, fin dal principio, dagli inizi della 

Terra. Quando non esistevano gli abissi, io fui generata; quando ancora non vi 

erano le sorgenti cariche d’acqua; prima che fossero fissate le basi dei monti, prima 

delle colline, io sono stata generata…Ora, figli, ascoltatemi: beati quelli che 

seguono le mie vie! Ascoltate l’esortazione e siate saggi, non trascuratela! Beato 

l’uomo che mi ascolta, vegliando ogni giorno alle mie porte, per custodire 

attentamente la sapienza. Infatti chi trova me trova la vita, e ottiene favore dal 

Signore; ma chi pecca, contro di me, danneggia se stesso; quanti mi odiano amano 

la morte”. 

 In relazione a questa tematica vita-morte, Giovanni sceglie di iniziare il suo 

vangelo con il termine Logos/Parola. Infatti questa Parola, esistente ancor prima 

della creazione, l’evangelista l’antepone alle dieci parole (de,ka lo,gouj) per le quali 

Dio creò il mondo: “ con dieci parole fu creato il mondo” (Pirqué Aboth 5,1). Il 

riferimento iniziale ai dieci “vajomer” [e disse] del racconto della creazione          

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

3 

(Gen 1,1. 3. 6. 11. 14. 20. 24. 26. 28. 29.) viene esteso nell’Esodo alle dieci parole  

del v. 34,28: “Egli scrisse sulle tavole le parole dell’Alleanza, le dieci parole     

(“de,ka lo,gouj”) v. anche Dt 10,4; 31,12; 32,46, ed è commentato nel Talmud con 

questa espressione: “Il santo, che benedetto sia, consultò la Torah e in base ad essa 

creò l’universo” (Berakot r.1,1; Pirqè Abot 5,1). 

 
1b kai. o ̀lo,goj h=n pro.j to.n qeo,n 

lett. E la Parola/Verbo/progetto era verso Dio 

CEI E il Verbo era presso Dio 

 

 Il progetto di Dio si formulava in una Parola che si dirigeva a lui stesso; un 

continuo, costante interpellare, teso quasi a sollecitare Dio alla realizzazione di Essa 

nell’uomo, culmine della creazione. 

 
1c kai. qeo.j h=n ò lo,goj 

 e [un] Dio era la Parola/Verbo/Progetto.  

 e il Verbo era Dio. 

 

Il progetto che Dio aveva sull’umanità prima ancora della creazione sorpassa 

ogni possibilità di immaginazione da parte dell’uomo: un Dio (Gesù: Uomo-Dio, il 

Figlio dell’uomo…)  

Giovanni afferma che il progetto di Dio consiste nell’elevare l’uomo al suo 

stesso livello e dargli la condizione divina. L’uomo quale espressione della sua 

stessa realtà divina. 

 L’evangelista supera infinitamente la teologia del salmista che loda Dio per la 

condizione dell’uomo: “Davvero l’hai fatto poco meno di un dio [elohim]”              

(Sal 8,6.) 

 L’attributo essenziale degli dèi era il loro potere e i loro privilegi nei confronti 

degli uomini (immortalità, felicità) dei quali erano estremamente gelosi. Ogni 

felicità umana, che sorpassava certi limiti, gli dèi la ritenevano un’arroganza che 

doveva venire irrimediabilmente castigata.  

 Non è questo il sentimento che molti cristiani hanno verso il loro Dio? Come 

l’atteggiamento del pagano che era di timore/desiderio di evitare il castigo. 

 Il sistema religioso pagano consisteva in un insieme di riti destinati a placare gli dèi 

e allontanare i loro castighi (fulmini dal cielo).  

 Ma il Dio di Gesù non è geloso della sua condizione divina e, prima ancora 

della creazione del mondo, desiderava comunicare all’uomo proprio la condizione 

divina. Piena realizzazione di questo progetto sarà Gesù “il quale, pur essendo di 

condizione divina non considerò un tesoro geloso l’essere uguale a Dio” (Fil 2,6).  

 L’uomo-Dio è il principio dell’umanità nuova che non perisce ma che ha 

condizione divina e vita definitiva (Gv 6,40). Rispetto alla teologia giudaica 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

4 

Giovanni presenta una teologia della prossimità di Dio all’uomo. Non c’è alcuna 

distanza invalicabile (cfr.Talmud: “Il viaggio di tremilacinquecento anni” come 

distanza tra Dio e l’uomo. Midras Sal 103). 

 

 
2 ou-toj h=n evn avrch/| pro.j to.n qeo,n 

 Questi era in principio verso Dio;  

 Egli era, in principio, presso Dio: 

 

Questa ripetizione del versetto 1b è un espediente letterario tendente a 

sottolineare l’urgenza di Dio di tradurre in realtà il suo progetto sull’umanità.  

 
3 pa,nta diV auvtou/ evge,neto( kai. cwri.j auvtou/ evge,neto ouvde. e[nÅ o] ge,gonen 

 tutte le cose per mezzo di lui furono fatte, e senza di lui (non ne) fu fatta 

neppure una (sola). 
 tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza di lui nulla è stato fatto di ciò 

che esiste. 

 

L’evangelista adopera il Verbo “è stato fatto” (evge,neto), usato dai LXX per 

descrivere la creazione: “Dio disse: sia la luce! E la luce fu (evge,neto)” = kai. ei=pen 
ò qeo,j genhqh,tw fw/j kai. evge,neto fw/j Gen 1,3 ss. LXX Il progetto di Dio sboccia 

nella creazione del mondo: “Era nel mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di 

lui.” (Gv 1,10). 

 
4a evn auvtw/| zwh. h=n 

 In lui vita era, 

 In lui era la vita 

 

Per la prima volta appare in questo vangelo un tema caro a Giovanni, quello 

della vita. In questo vangelo il termine zwh, = vita, che indica la qualità di vita non 

soggetta alla morte, è in contrapposizione al greco bi,oj, la vita animale, ed apparirà 

ben 37 volte (contro le 7 di Mt, 5 di Lc e 4 di Mc).  

Il progetto di Dio consiste nel comunicare vita in abbondanza agli uomini (cfr. 

Gv 10,10), e tutta l’attività di Gesù va letta in questa chiave. 

 

 

 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

5 

4b kai. h` zwh. h=n to. fw/j tw/n avnqrw,pwn\ 

 e la vita era la luce degli uomini; 

 e la vita era la luce degli uomini; 

 

 Altro tema caro a Giovanni (25 volte in Gv, 7 in Mt e Lc, 1 in Mc) è quello 

della luce. Una luce che non giunge dall’esterno ad illuminare l’uomo, ma luce come 

fonte di vita dell’uomo, una luce che nasce dall’intimo dell’uomo: è la vita che 

splende e la luce è l’irradiazione dell’esistenza dell’uomo.  

 L’evangelista propone, rispetto agli influssi della cultura greca, una visione 

ottimista di Dio nei confronti dell’umanità. Non è con l’annichilimento della propria 

esistenza, mortificando e reprimendo ogni desiderio ed espressione di vita, che si 

giunge alla luce, ma attraverso la piena risposta all’anelito, contenuto in ogni uomo, 

alla pienezza di vita. 

 La risposta agli stimoli vitali, lo sprigionamento di tutte quelle capacità e 

risorse che fanno fiorire la vita, conducono alla luce, quella che illumina l’esistenza 

dell’uomo.  

 L’aspirazione alla pienezza di vita orienta e guida l’uomo. La luce non viene 

da una Legge esterna, oggetto di culto, di osservanza e di obbedienza, ma da una 

risposta agli impulsi vitali dell’uomo, quelli che portano l’uomo a realizzare il 

desiderio di pienezza di vita che costituisce il suo essere. Non la repressione ma lo 

sviluppo. 

 
5a kai. to. fw/j evn th/| skoti,a| fai,nei 

 e la luce nella tenebra splende, 

 la luce splende nelle tenebre 

 

 La luce, quale splendore della vita, brilla in quello che è il suo opposto, le 

tenebre, espressione e fattore di morte. Sotto la metafora delle tenebre viene 

raffigurata ogni ideologia o sistema di potere che impedisce all’uomo di conoscere 

e realizzare in se stesso il progetto creatore che lo porta alla pienezza di vita. 

 Pertanto ogni ideologia che si opponga alla pienezza umana o l’impedisca è 

la tenebra: quella che inculca la sottomissione invece della libertà, quella che priva 

l’uomo della capacità di pensare e di decidere e agire nella sua vita. 

 L’eliminazione delle tenebre non avverrà mediante la violenza, ma come la 

luce, che dissolve le tenebre man mano che aumenta il suo splendore. 

 Così, anche la comunità cristiana, comunicando vita, restringerà 

progressivamente, fino ad eliminarli, tutti gli spazi di morte. 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

6 

5b kai. h` skoti,a auvto. ouv kate,laben 

 e la tenebra lei non ha accolto  

 e le tenebre non l’hanno vinta 

 

 Il verbo greco kate,laben da katalamba,nw significa impadronirsi di qualcosa 

o qualcuno, sopraffarlo o anche accoglierlo. L’evangelista, con una formulazione 

positiva che serve ad incoraggiare la comunità dei credenti che si trova sottoposta ad 

un crescendo di ostilità, annuncia che le tenebre non avranno mai la forza di 

estinguere questa luce, perché l’aspirazione alla pienezza di vita è insita nell’uomo, 

è esistita sempre e sempre esisterà. 

 

 

 
6 VEge,neto a;nqrwpoj( avpestalme,noj para. qeou/( o;noma auvtw/| VIwa,nnhj\ 

 Ci fu (un) uomo inviato da Dio, (il) nome a lui (era) Giovanni. 

 Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni. 

 

È sorprendente constatare che, nei vangeli, un profeta, un inviato di Dio, ha 

provenienza diversa da ciò che ci aspetteremmo. 

 Quando Dio infatti deve intervenire nella storia sceglie normalmente persone, 

quasi sempre, non appartenenti all’ufficialità delle istituzioni religiose.   

 Ecco che la parola di Dio, in questo brano evangelico, si rivolge ad un 

individuo che, per vincoli di sangue, proviene da famiglia religiosa e sacerdotale, 

ma, per scelta di vita, si è orientato in altra direzione. 

Dio, il cui progetto è rivolto all’uomo, sceglie un uomo per manifestarlo, uno 

che non ha altro titolo se non quello di appartenente alla specie umana e oggetto 

dell’amore di Dio. Unica caratteristica particolare di questa persona è il nome, 

Giovanni, l’ebraico Yohanan, che significa “Dio è misericordia”. 

 
7a ou-toj h=lqen eivj marturi,an i[na marturh,sh| peri. tou/ fwto,j(  

 Questi venne per testimonianza per rendere testimonianza a la luce, 

 Egli venne come testimone per dare testimonianza alla luce 

 

Ecco perché Dio non ha scelto un rappresentante della gerarchia religiosa: gli 

occorreva un uomo che fosse testimone della luce che stava per giungere e per questo 

scopo non poteva scegliere un adepto del mondo delle tenebre che l’evangelista 

Giovanni identifica con il potere e con l’istituzione religiosa del tempo. 

L’azione di queste “tenebre” è stata talmente dannosa da essere riuscita ad 

arrestare il processo di crescita di libere personalità di uomini e donne. Compito di 

Giovanni è quello di risvegliare il desiderio di vita negli uomini e così renderli 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

7 

coscienti dell’esigenza della luce, per far scoprire in ogni uomo quel che era latente 

ma non morto. 

La ripetizione del tema della testimonianza di Giovanni sottolinea la funzione 

che questi eserciterà, mediante l’invito a prendere le distanze dal passato, 

appartenente al mondo delle tenebre, mediante un gesto simbolico di morte 

attraverso l’immersione (battesimo) in un’acqua che cancella l’uomo vecchio e fa 

nascere il nuovo (Gv 1,26). 

 
7b | i[na pa,ntej pisteu,swsin diV auvtou/Å 

 perché tutti credessero per mezzo di lui. 

 perché tutti credessero per mezzo di lui. 

 

La missione di Giovanni è universale (tutti). L’evangelista anticipa il 

programma di Dio: una chiamata non indirizzata quindi solo ad un determinato 

popolo, ma a tutti quelli che hanno in sé un anelito alla pienezza di vita e che sono 

destinatari del suo progetto. 

 
8 ouvk h=n evkei/noj to. fw/j( avllV i[na marturh,sh| peri. tou/ fwto,jÅ 

 Non era quello la luce, ma (venne) per rendere testimonianza a la luce. 

 Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce. 

 
L’evangelista chiarisce che il ruolo di Giovanni non è quello di essere luce, 

ma testimone di questa. La sottolineatura è dovuta al fatto che il fascino di Giovanni 

non si è spento con la sua morte, ma ancora al tempo della stesura di questo vangelo 

esistevano dei discepoli che non avevano accettato Gesù e credevano che Giovanni 

fosse il Messia (Gv 1,20). 

Tra l’altro la testimonianza su Gesù costituirà una pesante difficoltà. 

La difficoltà, specialmente da parte dei religiosi di accettare Gesù come Messia, 

nasce dal fatto che egli si presenta come una persona tanto normale da non aver 

nessuna di quelle qualità che ci si aspetta da un uomo in comunione con Dio. 

Gesù non si distingueva in nulla – se non per l’alta capacità di amare – dal 

resto degli ebrei. 

Nessuna distinzione di Gesù nei vangeli viene messa in risalto: mangia e beve 

come tutti, anzi lo fa pure nei giorni dedicati al digiuno; perde la pazienza e si 

indigna, gioisce, si stanca, si riposa… è umano! Per di più non indossa alcun 

distintivo religioso, non abita in luoghi religiosi ma passò beneficando e risanando 

tutti… !(At 10,38). 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

8 

9a +Hn to. fw/j to. avlhqino,  

 era la luce quella vera, 

 Veniva nel mondo la luce vera 

 

È la prima delle sostituzioni operate nell’ambito di quelle che erano verità 

teologiche indiscutibili e che ora, come fatto nuovo, vengono attribuite a Gesù che 

oltre ad essere: 

-  la luce vera 

- è lui il vero pane del cielo (Gv 6,32), l’acqua viva che disseta per sempre 

(Gv 4,10) 

- è la vera vite (Gv 15,1) 

- è il vero pastore (Gv 10). 

Sottolineando che quella che sta per giungere è la vera, l’evangelista insinua 

l’esistenza di altre luci, false. L’allusione evidente è a quella che pretendeva, 

secondo l’estremizzazione religiosa dei farisei, scribi e sommi sacerdoti, il ruolo di 

luce assoluta: la Legge. Era questa che si poneva come guida delle persone.  

Ma in nome di quella Legge, che secondo la deformazione in atto a quel tempo 

non trasmetteva più vita, Gesù verrà assassinato: “Noi abbiamo una Legge e secondo 

questa Legge deve morire, perché si è fatto Figlio di Dio” (Gv 19,7). 

La Legge è diventata nemica di Dio! È la tenebra che tenta di soffocare la luce, 

la morte che cerca di sopraffare la vita.  

L’evangelista mette in guardia la comunità dal farsi abbagliare dalle false luci, 

quelle che sembrano attrarre e condurre verso Dio mentre rischiano solo di bruciare 

quanti si avvicinano ad esse, come narrerà Paolo, autorevole rappresentante della 

Legge che in Fil 3,5-6 dirà: “Circonciso all’età di otto giorni, della stirpe di Israele, 

della tribù di Beniamino, Ebreo figlio di Ebrei, quanto alla Legge, fariseo; quanto 

allo zelo, persecutore della Chiesa; quanto alla giustizia che deriva dall’osservanza 

della Legge, irreprensibile.” ma successivamente in  Fil 3,8 dirà: “Anzi, ritengo che 

tutto sia una perdita a motivo della sublimità della conoscenza di Cristo Gesù, mio 

Signore. Per lui ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per 

guadagnare Cristo…”.  

 
9b o] fwti,zei pa,nta a;nqrwpon( [evrco,menon eivj to.n ko,smonÅ]] 

 quella che illumina ogni uomo, veniente nel mondo. 

 quella che illumina ogni uomo. 

 

 Effetto che distingue l’azione della vera luce dalle false è la continua effusione 

di questa luce al mondo. Nonostante l’azione negativa delle tenebre, Dio sempre 

riesce a far giungere ad ogni uomo il richiamo verso quella pienezza di vita che la 

Legge finiva col bloccare.  

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

9 

 Per quanto fossero spesse le tenebre, l’amore di Dio riesce sempre a 

raggiungere l’uomo.  

 
10 evn tw/| ko,smw| h=n( kai. ò ko,smoj diV auvtou/ evge,neto( kai. ò ko,smoj auvto.n ouvk 

e;gnwÅ 
 Nel mondo era, e il mondo per mezzo di lui fu fatto, e il mondo lui non 

conobbe. 
 Era nel mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo 

non lo ha riconosciuto. 

 

 Il tema della conoscenza è un’altra caratteristica di Giovanni. Il termine e;gnw 
deriva da ginw,skw =ghinṓsco =conosco, un verbo che nel vangelo di Giovanni 

appare 54 volte, contro le 20 in Mt, 14 in Mc e 28 in Lc. 

 Giovanni torna al tema del Logos (il parallelismo con 1,3 indica che di questo 

ora sta trattando). Quanti aderiscono al Potere, fanno parte di un’ideologia di morte 

che impedisce, all’istinto naturale insito in ogni uomo, di poter riconoscere la fonte 

della vita. Quello della mancata conoscenza dell’azione di Dio e di Gesù è un tema 

costante in questo vangelo:  

- “In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete…” (Gv 1,26) 

- “Colui che mi ha mandato non lo conoscete…” (Gv 7,28) 

- “Voi non sapete io da dove vengo né dove vado” (Gv 8,14) 

- “Voi non conoscete né me né il Padre mio, se mi conosceste, conoscereste 

anche il Padre mio” (Gv 8,19) 

- “Essi non conoscono colui che mi ha mandato…” (Gv 15,21). 

 

Questa mancata o tradita conoscenza di Dio non apporterà alcun bene al 

popolo: la gerarchia religiosa che pretendeva far conoscere la volontà di Dio era la 

prima a non conoscerla. Eppure Dio aveva messo in guardia, attraverso i profeti, 

contro questo pericolo come denuncia Osea, individuando nei sacerdoti la 

responsabilità verso il popolo: “Contro di te, sacerdote, muovo l’accusa. Tu inciampi 

di giorno e anche il profeta con te inciampa di notte e farò perire tua madre. Perisce 

il mio popolo per mancanza di conoscenza. Poiché tu rifiuti la conoscenza, rifiuterò 

te come mio sacerdote; hai dimenticato la Legge del tuo Dio e anch’io dimenticherò 

i tuoi figli.” (Os 4,5-6). 

Il profeta inoltre sembra anche associare la conoscenza di Dio con il tema dei 

sacrifici: “Poiché voglio l’amore e non il sacrificio, la conoscenza di Dio più degli 

olocausti” (Os 6,6). Quando si conosce il vero Dio, gli olocausti perdono la loro 

funzione.  

Per questo quanti vivono di sacrifici non arriveranno mai a conoscere un Dio 

che non chiede nulla all’uomo se non di accogliere l’immensità del suo amore 

gratuito. 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

10 

11 eivj ta. i;dia h=lqen( kai. oi` i;dioi auvto.n ouv pare,labonÅ 

 Nelle cose proprie venne, e i suoi lui non accolsero, 

 Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto. 

 

 Dopo aver denunciato il rifiuto del mondo, l’evangelista illustra il tragico 

rifiuto del suo popolo.  

Proprio “i suoi” avevano elementi per poter assumere altro atteggiamento nei 

confronti di Gesù. Ma proprio il suo popolo, che nel tempo ha curato un particolare 

rapporto con Dio, fatto di alleanze, leggi ed anche eventi particolari che lo hanno 

aiutato a crescere al punto da essere anche faro di santità in mezzo alle nazioni 

pagane (cfr. Dt 27,9; 32,9; Es 15,16; 19,5; Sal 135,4), quando Dio si manifesterà in 

mezzo a loro, in una strabiliante donazione, non saprà riconoscerlo.  

 Per di più quelli che non hanno accolto Gesù, l’hanno fatto in nome di Dio! 

Il verbo prendere/accogliere = parélabon= pare,labon da paralamba,nw come azione 

diretta verso Gesù, viene usato dall’evangelista solo qui e al momento della 

crocifissione, quando Pilato consegna Gesù (Gv 19,16): quanti non accolgono Gesù, 

come progetto di vita, lo accoglieranno per ucciderlo. È la tenebra che tenta di 

soffocare la luce.  

 L’evangelista è radicale: o si accoglie la vita o si è portatori di morte.  

L’autore però non intende solo recriminare la mancata accoglienza di Gesù da parte 

della quasi totalità del suo popolo, ma vuole avvertire di questo pericolo i credenti 

in Gesù: perché il Logos/Progetto continuamente si propone e la comunità dei 

credenti continuamente corre il rischio di non accoglierlo. 

 Mentre la tradizione religiosa giudaica presentava Dio come “colui che era, 

colui che è e che sarà”, la scuola giovannea propone la formulazione: “Colui che è, 

che era e che viene” (Ap 1,4). Non si insiste tanto sull’ attesa di Dio nel futuro quanto 

nel riconoscerlo in un presente in continua evoluzione.  

 L’attuale esperienza di Dio che è, e la tradizione dei padri sul Dio che era, 

devono servire come base per andare incontro al Dio che viene e che manifesta 

continuamente se stesso nella creazione (Gv 5,17; Is 43,19): quanti non lo accolgono 

rimangono custodi del mausoleo al Dio che era (cfr. Mc 2,24; 3,1ss; 7,1ss) e 

rischiano, come i contemporanei di Gesù (e i guardiani della fede di ogni tempo), di 

sapere tutto su Dio (cfr Gv 5,39-40) ma di non riconoscerlo quando si presenta.  

In più, paradossalmente, in nome del Dio del passato rischiamo di perseguitare il 

Dio presente (“Chi sei, o Signore? Io sono [evgw, eivmi] Gesù, che tu perséguiti”           

At 9,5; Lc 11,47).  

 

 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

11 

12a o[soi de. e;labon auvto,n 

 a quanti però accolsero lui, 

 A quanti però lo hanno accolto 
 

 È il versetto posto dall’autore al centro del “Prologo” e quindi il più 

importante, sul quale verte tutta la composizione.  

 C’è stata una risposta positiva al progetto di Dio, una parte del suo popolo si 

è liberata dal potere delle tenebre, specialmente le donne e gli emarginati tra la sua 

gente, e al di fuori di Israele, l’eretico popolo dei Samaritani (Gv 4,39) e pagani in 

genere.  

 Quindi, secondo i vangeli, i primi a comprendere ed accogliere Gesù, saranno 

donne (Maria in primis), emarginati, eretici e pagani! (Mc 15,39).  

 È il paradosso dei vangeli! Gesù arriverà anche a dire: “I pubblicani e le 

prostitute vi passano avanti nel regno di Dio!” (Mt 21,31).  

 Le categorie di persone ritenute escluse da Dio per il loro comportamento 

(pubblicani) o il loro stato morale e sociale (prostitute), percepiscono per primi la 

chiamata alla vita e rispondono. Alcune categorie di persone “addetti ai lavori” 

rischiano parecchio: “È venuto a voi Giovanni nella via della giustizia (fedeltà alla 

Legge) e non gli avete creduto. I pubblicani e le prostitute invece gli hanno creduto. 

Voi, al contrario, pur avendo visto queste cose, non vi siete nemmeno pentiti per 

credergli” (Mt 21,32).  

 L’evangelista, distanziandosi dalla tradizione giudaica, non parla di un Dio da 

cercare (Sal 34,5) ma da accogliere. Con Gesù, “Dio con noi” (Mt 1,23), Dio non è 

più da cercare ma da accogliere e con lui e come lui andare verso gli altri.  

 Il tema della ricerca di Dio, fondamentale nell’AT, trova un nuovo sbocco e 

una diversa soluzione nei vangeli e nel NT. Accogliere Gesù significa essere 

disponibili a modificare ogni nostra idea di Dio per accogliere tutta la verità che 

troviamo concretamente in Gesù.  

 Mentre la ricerca di Dio è tanto vana ed astratta quanto confusa è l’immagine 

di Dio ricercata, un Dio che “nessuno ha mai visto” (Gv 1,18; 1Gv 4, 12), 

l’accoglienza di Gesù è immediata e concreta.  

La ricerca di Dio può anche isolare dal mondo e sfociare in alienanti e sterili 

misticismi (Col 2,18; 1Tm 4,7), mentre l’accoglienza di Gesù inserisce l’uomo nel 

sociale con un’azione positiva ed efficace a favore della costruzione del Regno, che 

comincia nel concreto della nostra terra e poi si completerà nell’aldilà. 
 

12b e;dwken auvtoi/j evxousi,an te,kna qeou/ gene,sqai 

 diede a loro (il) potere figli di Dio di diventare, 

 ha dato potere di diventare figli di Dio 
 

Giovanni usa uìo,j=huiós=figlio, soltanto per Gesù, il Figlio unico                   

(Gv 3,16-18), per gli altri usa te,kna=tékna, dal verbo tekno,w=partorisco che indica 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

12 

una realtà che cresce, che diviene. Mentre Gesù è il Figlio, già completo, gli altri 

sono in cammino verso questa figliolanza.  

 Il culmine del “Prologo” illustra il progetto di Dio sull’umanità:  

comunicare la sua stessa condizione divina agli uomini per renderli come Lui. 

 L’evangelista è molto distante dalla pessimistica concezione dell’uomo che 

troviamo, abbondantemente diffusa, nella teologia giudaica: “…l’uomo, che è un 

verme, l’essere umano, che è una larva! (Gb 25,6). Definizione che viene peggiorata 

nel Talmud: “Tu tratti gli uomini come un verme che non ha padrone” (Aboth 1,14). 

La condizione dell’uomo nei riguardi di Dio non è più quella dello schiavo o del 

servo verso il suo signore, ma l’uomo è chiamato a l’incredibile dignità di 

raggiungere la pienezza della condizione divina.  

 Mentre Mosè, servo di Dio (Ap 15,3), ha proposto una relazione tra servi ed 

il loro signore, Gesù, il Figlio di Dio (Eb 4,14), inaugura la nuova relazione tra figli 

ed il loro padre. Gesù rivoluziona i rapporti esistenti tra Dio e l’uomo. Non l’uomo 

a servizio della divinità, ma il contrario. Come Gesù, nei vangeli, non viene chiamato 

servo di Dio, ma Figlio del Padre, ugualmente quanti gli danno adesione non 

saranno suoi servi, ma, in quanto figli del Padre, fratelli che come lui intendono 

collaborare al disegno del Padre sull’umanità. 

 Nel vangelo di Giovanni viene anche sottolineato molto la tensione esistente 

tra figliolanza divina e figliolanza diabolica, presentando in antitesi la tipologia di 

Gesù/Figlio di Dio e Giuda/Figlio di Satana: mentre Gesù alimenta i suoi, Giuda si 

alimenta dei suoi. 

 Gesù invita a condividere ciò che è proprio, in modo da liberare la creazione 

dall’accaparramento egoista che la rende sterile, per convertirla in dono di Dio per 

tutti; moltiplicando così l’atto creatore che comunica vita, ad imitazione del Padre 

suo che ha la vita (Gv 5,26), perché l’uomo non giunge al massimo del suo sviluppo 

finché non ha imparato a darsi del tutto, come Gesù (Gv 13,34). Questo equivale a 

considerare la propria vita come pane e vino che esistono soltanto per essere 

mangiati e bevuti perché solo così danno la vita all’uomo (Gv 6,1-13). Giuda al 

contrario, è ladro, e fa il processo inverso: ciò che appartiene a tutti passa ad essere 

sua esclusiva proprietà, strozzando così il movimento della vita che è espansivo: 

“Era ladro e, siccome teneva la cassa, prendeva quello che vi mettevano dentro” 

(Gv 12,6). Solamente chi impara a donare, ritrova la vita, chi la vuole tenere per sé, 

la perde. Gesù comunica vita e così la ritrova: “Io do la mia vita per poi riprenderla 

di nuovo” (Gv 10,17). 
 

12c toi/j pisteu,ousin eivj to. o;noma auvtou/ 

 ai credenti nel nome di lui, 

 a quelli che credono nel suo nome 
 

Credere significa dare adesione a Gesù e al suo messaggio. Il verbo pisteu,w 

=pistéuo=credo compare in Giovanni ben 92 volte contro le 13 di Matteo, 11 di 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

13 

Marco e 9 di Luca. Contrariamente a questo uso diffuso del verbo, bisogna registrare 

che il termine pi,stij=pístis=fede (in astratto) non compare mai in Giovanni. Nel 

nome indica l’identificazione con il Signore. Si diventa Figli di Dio dando l’adesione 

a Gesù, il Figlio. Essere figlio non è una condizione data una volta per sempre, ma 

che si sviluppa con un’attività che assomiglia a quella di Dio stesso: comunicare vita 

con le opere d’amore. Mediante questo processo l’uomo realizza se stesso e diventa 

più assomigliante al Padre.  

Per questo, essere davvero Figli di Dio, significa rinunciare radicalmente alle 

tre grandi ambizioni: l’avere, il salire, il comandare (potere) che suscitano negli 

uomini rivalità mimetica, odio e violenza, e collaborare con Gesù alla costruzione 

del Regno di Dio, quella società differente dove l’uomo possa essere libero e felice, 

rinunciando volontariamente ai tre falsi valori del: denaro, dell’ambizione e del 

potere, sostituendoli con la condivisione e il servizio.  

Gesù non chiede di aderire a delle verità di fede, a ideologie teologiche e 

neanche l’obbedienza a determinate norme religiose o morali, ma l’adesione a colui 

che è il datore di vita all’umanità, ovvero, fedeltà all’amore. Infatti l’adesione a Gesù 

comporta, come lui, fare della propria vita un dono d’amore.  
 

13 oi] ouvk evx ai`ma,twn ouvde. evk qelh,matoj sarko.j ouvde. evk qelh,matoj avndro.j avllV 
evk qeou/ evgennh,qhsan 

 i quali non da sangui/legami di sangue né da volontà di carne né da volontà 

di uomo ma da Dio sono stati generati. 
 i quali, non da sangue né da volere di carne né da volere di uomo, ma da 

Dio sono stati generati. 
 

L’evangelista scrive che quanti diventano figli di Dio non nascono da evx 
aìma,twn (plurale)=ex aimátōn= (lett.) da sangui/legami di sangue. Questa strana 

formula si riferisce ad un testo conosciuto, quello del Libro apocrifo di Enoc dove 

Dio rimprovera i “figli di Dio” di essersi uniti alle donne e di avere quindi generato 

i Giganti, dei quali si trova traccia nel Libro della Genesi (Gen 6,1-4): “Eravate 

santi, spirituali ed immortali, eppure vi siete macchiati con sangue di donna ed avete 

generato figli con il sangue della carne, giacché avete generato il sangue degli 

uomini come coloro che sono mortali e caduchi” (Hen. aeth. 15,4). 

Giovanni sottolinea, opponendoli, i due tipi di nascita, quella umana e quella 

divina (“Se uno non rinasce dall’alto non può vedere il Regno di Dio…Se uno non 

nasce da acqua e da Spirito non può entrare nel Regno di Dio” Gv 3,3. 5).  
 

14a Kai. o ̀lo,goj sa.rx evge,neto 

 E la parola carne divenne 

 E il Verbo si fece carne 

 

Se al v. 1, il Logos/Progetto era, ora “si fece=diviene carne”. Se il 

Logos/Progetto era presso Dio, ora viene ad abitare tra gli uomini.  

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

14 

 Il Logos/Progetto che era Dio ora si fa carne, sottolineando il contrasto tra 

quel che è eterno (il Verbo/Parola) e quel che è transitorio (la carne):  

“Ogni carne [uomo] è come l’erba e tutta la sua gloria è come un fiore del 

campo. Secca l’erba, il fiore appassisce…ma la Parola del nostro Dio dura per 

sempre” (Is 40,6-8). 

Adoperando la tecnica letteraria del chiasmo, l’autore riprende il tema della 

venuta del Logos già espresso al v. 9: “Veniva nel mondo la luce vera…” 

L’evangelista evita il termine che sarebbe stato più consono “uomo”, ed opta 

per “sa.rx = carne” che significa l’umanità legata alla terra (Gv 3,6), debole e caduca 

(Gv 6,63). Il progetto divino si è realizzato nella debolezza di un’esistenza umana, 

non in un super-uomo (“Abbiamo questo tesoro in vasi di creta, affinché appaia che 

questa straordinaria potenza appartiene a Dio, e non viene da noi” 2Cor 4,7). La 

pienezza della vita brilla in un uomo, visibile, accessibile, palpabile                             

(cfr.1Gv 1,1-3). 

Per la prima volta appare quale è la meta della creazione di Dio, a cosa tendeva 

tutta la sua opera: che l’uomo mortale avesse la condizione divina, e questo si 

manifesta in colui che incarna il suo progetto. È quello che l’evangelista chiamerà 

“il Figlio dell’uomo” (Gv 1,51), cioè l’uomo nella sua pienezza, il modello di uomo, 

colui che avendo realizzato in pienezza la sua umanità giunge alla condizione divina.  

 
14b kai. evskh,nwsen evn h̀mi/n 

 e pose la tenda (si è attendato) fra noi,  

 e venne ad abitare in mezzo a noi 
 

Il verbo scelto dall’evangelista evskh,nwsen=eskḗnōsen da skhno,w= “installo la 

tenda” o “attendare” o “accampare” deriva dal termine greco skhnh,=skēnḗ “tenda” 

(riparo provvisorio). L’evangelista ha usato questo termine anziché il più adatto 

“oivke,w=oikéō=abitare” perché intende allacciarsi al tema della presenza di Dio nella 

tenda dell’incontro, luogo dove Dio mostrò la sua gloria, manifestazione visibile 

della sua santità e potenza, così come viene riportata nel Libro dell’Esodo. 

Dio che aveva promesso a Mosè di essere con il popolo (“Il mio volto 

camminerà con voi”, Es 33,14) ordina di fabbricare una tenda nella quale andrà ad 

abitare (Es 40,1ss). La presa di possesso della tenda da parte di Dio viene così 

descritta: 

“Allora la nube coprì la tenda del convegno e la gloria [ebr. Kavo .d] del 

Signore riempì la dimora. Mosè non poté entrare nella tenda del convegno, perché 

la nube sostava su di essa e la gloria del Signore riempiva la dimora”                         

(Es. 40,34-35). 

Ora, scrive l’evangelista, la tenda di Dio, il luogo dove il Signore abita in 

mezzo agli uomini e manifesta la sua gloria, è un uomo. Con questo l’evangelista 

annuncia la sostituzione del tempio e di qualsiasi luogo sacro (Gv 4,20-24). Gesù 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

15 

sarà il nuovo santuario e, come la vecchia tenda, camminerà insieme al suo popolo 

nel cammino verso il Padre (Gv 14,6). 

È terminata la distinzione tra sacro e profano, il luogo riservato a Dio e quello 

separato da lui. Come poi Giovanni esporrà al capitolo 4, nell’incontro di Gesù con 

la donna di Samaria, è terminata quella che era diventata la funzione del Tempio per 

l’istituzione religiosa di allora: 

- “ …viene l’ora in cui non darete culto al Padre né su questo monte né a           

Gerusalemme…i veri adoratori adoreranno il Padre in spirito e  verità: 

così infatti il padre vuole che siano quelli che lo adorano” (Gv 4,21-23);  

- “Ecco la dimora di Dio con gli uomini! Egli dimorerà con loro ed essi 

saranno il suo popolo ed Egli sarà il Dio con loro” (Ap 21,3); 

- “ In essa non vidi alcun tempio: perché il Signore Dio, l’Onnipotente e 

l’Agnello sono il suo Tempio” (Ap 21,22). 

Il culto a Dio non avrà alcun luogo privilegiato sarà bensì il prolungamento 

del suo amore agli uomini. Dare culto a Dio significa dare adesione a Gesù, e con 

lui e come lui prolungare la forza dell’amore che lui stesso è, e comunica. 

Un culto che anziché privare di qualcosa l’uomo, lo eleva, rendendolo ogni 

volta più somigliante al Padre.  

 
14c kai. evqeasa,meqa th.n do,xan auvtou/ 

 e contemplammo la gloria di lui, 

 e noi abbiamo contemplato la sua gloria, 

 

La gloria di Dio, splendore della presenza divina che manifestava visibilmente 

la sua presenza e la sua santità (Es 40,34-38), ora non è più legata a un luogo 

materiale, ma risplende in Gesù.  

Il verbo evqeasa,meqa=etheasámetha da qea,omai indica un vedere meravigliato 

che porta alla lode, alla contemplazione. Qui indica la gloria di Dio, e l’ultima volta 

che compare nel vangelo è in relazione alla resurrezione di Lazzaro (Gv 11,45). La 

gloria di Dio si manifesta in una vita capace di superare la morte. 

Con Gesù, realizzazione del progetto di Dio sull’umanità, scompare la 

distanza tra Dio e l’uomo. Per incontrare e conoscere Dio non occorre andare in un 

luogo particolare, ma entrare nella sfera dell’amore, realizzabile ovunque, come 

scrive Matteo nel suo vangelo: “Dove sono due o tre riuniti nel mio nome, lì sono io 

in mezzo a loro” (Mt 18,19), a differenza del Talmud che prescrive: “Quando, due 

persone stiano insieme e fra di loro, siano parola di Torah; la “shekinàh” (la Gloria-

Presenza di Dio) stessa risiede fra loro” (Pirqè Aboth 3,3). 

Quanto scrive l’evangelista è in difformità con ciò che viene affermato in 

alcuni passi dell’AT dove leggiamo di un Dio geloso della sua gloria, come dimostra 

anche l’episodio di Es 33,18-23:  

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

16 

“[Mosè] gli disse: <<Mostrami la tua gloria!>> Rispose: <<Farò passare 

davanti a te tutta la mia bontà e proclamerò il mio nome, Signore, davanti a te. A 

chi vorrò far grazia farò e di chi vorrò aver misericordia avrò misericordia.>> 

Soggiunse: <<Ma tu non potrai vedere il mio volto, perché nessun uomo può 

vedermi e restare vivo.>> Aggiunse Dio: <<Ecco un luogo vicino a me. Tu starai 

sopra la rupe: quando passerà la mia gloria, io ti porrò nella cavità della rupe e ti 

coprirò con la mia mano finché sarò passato. Poi toglierò la mano e vedrai le mie 

spalle, ma il mio volto non si può vedere.>>” Volterò loro le spalle e non li guarderò 

nel giorno della loro rovina” Ger 18,17). 

Gesù manifesta la sua gloria nell’episodio delle nozze di Cana (Gv 2,11), dove 

l’antica alleanza, basata sull’osservanza della legge, era stata svuotata di contenuto, 

necessitando di essere sostituita da una nuova alleanza fondata sull’amore gratuito, 

una forza-spirito vivificante.  

La gloria si è manifestata nell’annunciare una nuova relazione tra Dio e 

l’uomo non più basata sull’obbedienza-sottomissione, servile e passiva, ma sulla 

somiglianza attiva e divinizzante.  

Ora con Gesù non solo si può vedere la gloria di Dio, ma questa viene 

addirittura comunicata ai credenti che vengono così introdotti nell’intimità divina 

realizzando l’unità tra i credenti e Gesù e il Padre: “E la gloria che tu hai dato a me, 

io l’ho data a loro, perché siano una sola cosa come noi siamo una sola cosa”        

(Gv 17,22). [cfr. Gesù: luce del mondo Gv 8,12 e i discepoli: luce del mondo             

Mt 5,14]. 

La comunità dei credenti è il nuovo santuario da dove si irradia la presenza di 

Dio, che si traduce in opere di amore nei confronti degli uomini. 

Il fatto che la comunità cristiana possa contemplare la gloria di Dio presente 

in Gesù, segna la differenza tra Antica e Nuova Alleanza. Vedere la gloria di Dio 

non solo non provoca la morte (Es 33,20; Lv 16,2; Nm 4,20), ma è condizione per 

la vita. 

 
14d do,xan ẁj monogenou/j para. patro,j 

 Gloria come di unigenito (unico) dal Padre, 

 gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre, 

 

Per Figlio unico o primogenito si intende, nella cultura dell’epoca, l’erede  

(Mt 17,5: ò avgaphto,j=ho agapētós ; Gen 22,2. 12. 16), colui che riceve tutto quello 

che ha suo padre. 

Gesù non è come Dio, ma è Dio che è come Gesù.  

La presenza di Gesù manifesta quella del Padre. Ecco perché di fronte alla 

richiesta di Filippo: “Mostraci il Padre e ci basta” (Gv 14,8), Gesù risponderà: “Da 

tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha 

visto il Padre. Come puoi tu dire: <<Mostraci il Padre?>> Non credi che io sono 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

17 

nel Padre ed il Padre è in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; 

ma il Padre, che rimane in me, compie le sue opere. Credete a me: io sono nel Padre 

e il Padre è in me. Se non altro, credetelo per le opere stesse.” (Gv 14,9-11). 

Filippo, ancorato alla mentalità religiosa tradizionale, separa Dio dall’uomo. 

Non ha compreso ancora l’ampiezza del progetto di Dio e la grandezza del suo 

amore. Non concepisce che nell’uomo possa essere presente e si manifesti quel Dio 

che la religione rendeva tanto lontano e inaccessibile. 

La presenza del Padre in Gesù e nell’uomo si manifesta attraverso le opere 

che prolungano l’azione creatrice di Dio, quindi opere che creano vita. 

 
14e plh,rhj ca,ritoj kai. avlhqei,aj 

 pieno di grazia e di verità (amore fedele). 

 pieno di grazia e di verità. 

 

Giovanni si rifà all’espressione che si trova nel Libro dell’Esodo dove si 

riferisce la manifestazione divina sul Sinai, con la rivelazione di chi è Dio: “Il 

Signore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore e di 

fedeltà” (Es 34,6).  

L’aggettivo ebraico che significa ricco si può anche tradurre con “pieno” e 

questa è la scelta dell’evangelista. 

La pienezza del Figlio consiste nell’amore.  

Il greco ca,rij=cháris significa un amore generoso che si traduce in dono. Un 

amore che non nasce dal bisogno dell’uomo, ma che lo precede. Un amore che cerca 

di comunicare la sua ricchezza.  

L’altro termine usato dall’evangelista è il greco avlh,qeia=alḗtheia, traduzione 

dell’ebraico “’emet”, che significa fermezza, realtà, verità. Con questo termine 

l’evangelista intende indicare un amore vero, quindi un amore fedele. 

Si può tradurre l’espressione con “pieno di amore fedele” che è la 

caratteristica di Dio. Un amore fedele che non si lascia condizionare dalle risposte 

dell’uomo. 

Fedeltà nell’amore che spingerà lo sposo a cercare ancora la sposa adultera 

offrendole un amore di una qualità sconosciuta: “Se tu conoscessi il dono di Dio!” 

(Gv 4,10), dirà Gesù alla donna Samaritana, figura del popolo di Samaria che oltre 

al Dio di Israele, adorava pure altre cinque divinità (2Re 17, 29ss).  

Fedeltà all’amore che spingerà Gesù a donarsi anche al discepolo traditore 

(Gv 13,26ss). 

Il suo amore non solo non esclude nessuno ma include anche lo stesso nemico 

mortale. E, alla cena, difende il discepolo traditore dall’investigazione inquisitoria 

degli altri con un gesto che vuol essere espressione di amore preferenziale. Offrire 

ad un commensale un boccone di pane inzuppato nella salsa era un segno di 

deferenza, ed era un gesto riservato per le persone più importanti presenti alla cena. 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

18 

Gesù offrendogli il suo boccone non solo non lo tradisce e lo protegge dagli altri, ma 

vuol far comprendere a Giuda che è il discepolo più importante per lui, perché sta 

per tradire l’amico. 

Gesù non rompe con colui che sta per tradirlo diventando strumento della sua 

morte: lui non è venuto a giudicare, ma a salvare (Gv 12,47). Con il pane gli offre il 

suo amore: fino all’ultimo sta offrendo se stesso, mettendo la propria vita nelle mani 

di Giuda: tocca a lui fare la sua scelta. Se accettare l’amore di Gesù e rispondere a 

lui o indurirsi nel suo atteggiamento e consumare il tradimento.  

Anche per altri personaggi del Vangelo c’è la totale offerta dell’amore di Gesù 

per convincerli con la forza del suo amore, vedi Tommaso e Pietro. 

 
 

15 VIwa,nnhj marturei/ peri. auvtou/ kai. ke,kragen le,gwn\ ou-toj h=n o]n ei=pon\ ò 
ovpi,sw mou evrco,menoj e;mprosqe,n mou ge,gonen( o[ti prw/to,j mou h=n 

 Giovanni rende testimonianza di lui e ha gridato dicendo: Questi era colui di 

cui dissi: il dietro di me veniente davanti a me è stato, perché prima di me 

era. 
 Giovanni gli dà testimonianza e proclama: «Era di lui che io dissi: Colui 

che viene dopo di me è avanti a me, perché era prima di me». 

 

L’evangelista riassume le tre tappe della Parola/Verbo/Progetto: 

- era prima di me = esistenza prima della creazione 

- è avanti a me = presenza nell’umanità 

- viene dopo di me = realizzazione storica. 

 

Adoperando la tecnica detta del chiasmo, dove ogni versetto corrisponde ad un altro, 

l’evangelista richiama la figura di Giovanni Battista già presentata nel v. 6: il tema 

della testimonianza da parte di Giovanni viene espresso insistentemente 

dall’evangelista, in particolare, in questo capitolo:  

- 1,19: “E questa è la testimonianza di Giovanni…” 

- 1,32: “Giovanni rese testimonianza dicendo…” 

- 1,34: “E io ho visto e ho reso testimonianza che questi è il Figlio di Dio…”. 

 

L’evangelista torna a sottolineare quale è il ruolo del Battista, che è quello di 

testimone dello sposo, non lo sposo. Quanto afferma in questo versetto verrà ancora 

ripreso ed esplicitato dopo il prologo al versetto 27. 

 

 

 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

19 

16 o[ti evk tou/ plhrw,matoj auvtou/ h`mei/j pa,ntej evla,bomen kai. ca,rin avnti. 
ca,ritoj\ 

 Poiché dalla pienezza di lui noi tutti abbiamo ricevuto e grazia su grazia 

(amore su amore); 
 Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su grazia. 

 

“Grazia su grazia”, amore su amore.  

All’amore generoso e incondizionato del Padre corrisponde l’amore 

altrettanto generoso e incondizionato del credente al fratello, in una dinamica 

d’amore dove l’amore alimenta se stesso. Al dono della vita e della luce (v. 4) 

corrisponde qui il dono dell’amore fedele.  

Come prova per quanto espresso finora, l’evangelista porta l’amore che regna 

nella comunità dei credenti, amore che è stato comunicato loro da Gesù, portatore 

dello Spirito che rende possibile l’amore vicendevole. L’evangelista sottolinea il 

“tutti noi”. L’esperienza e la partecipazione dell’amore-vita è lo specifico cristiano. 

La trasmissione del messaggio di Gesù non va fatta attraverso un proclama 

dottrinale ma attraverso la trasmissione di percezioni vitali che comunichino vita. 

Questo è il linguaggio che tutti possono comprendere. 

Per questo motivo, anche negli altri evangeli l’incarico finale di Gesù non è 

tanto quello di annunciare una novità teologica, ma praticare e quindi trasmettere 

una qualità d’amore che l’uomo prima non aveva mai conosciuto:  

“Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del 

Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare/praticare tutto 

ciò che vi ho comandato”, Mt 28,19-20. 

Gesù non incarica “i suoi”, tanto dell’annuncio di un messaggio, quanto della 

pratica di questo. Non li manda ad insegnare una dottrina (Mt 23,8), ma a praticarla. 

È questa la condizione che assicura la sua presenza: “…Ed ecco io sono con voi tutti 

i giorni, fino alla fine del mondo.” (Mt 28, 20). 

È il servizio che comunica vita quello che deve precedere la comunicazione 

del messaggio e non viceversa. Prima occorre trasmettere percezioni vitali, e poi, 

una volta che questo procedimento ha fatto effetto, comunicare il messaggio. 

Mentre le formulazioni teologiche sono inevitabilmente inadeguate in quanto 

espresse con un linguaggio e una cultura destinati a mutare nel tempo, i gesti che 

comunicano vita sono compresi universalmente e in ogni epoca. 

E la prova che porta la comunità cristiana è quella di una risposta d’amore che 

risponde all’amore ricevuto. Risposta che permette al Signore di effondere ancora 

più forza d’amore e questo in un dinamismo senza fine che condurrà l’uomo alla 

crescita concreta. Per questo Giovanni scrive che il Signore “senza misura egli dà lo 

spirito…” (Gv 3,34).  

Quello che gli evangelisti ci presentano è un Dio che non si lascia vincere in 

generosità: quanto più grande è la risposta dell’uomo all’amore per gli altri tanto più 

grande sarà l’effusione dello spirito sopra di lui, azione che lo trasformerà in Figlio 

di Dio. 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

20 

L’azione di Dio nell’uomo è quella di un Padre che continuamente comunica 

vita al Figlio permettendogli così di crescere.  

È l’azione del vignaiolo che pulisce i tralci permettendo a questi di produrre 

sempre più frutto: “E ogni tralcio che porta frutto, lo pota (purifica) perché porti 

più frutto” (Gv 15,2). 

Chiunque produce amore attira l’azione del Padre la cui attività, sempre 

positiva, elimina progressivamente quei fattori di morte che impediscono al tralcio 

di produrre frutto e quindi di essere se stesso. La risposta del Padre all’uomo che 

produce amore è l’eliminazione progressiva di tutti quegli aspetti che impediscono 

di sprigionare tutta la capacità di amore che l’uomo ha. 
 

17 o[ti ò no,moj dia. Mwu?se,wj evdo,qh( h` ca,rij kai. h` avlh,qeia dia. VIhsou/ Cristou/ 
evge,netoÅ 

 perché la legge per mezzo di Mosè fu data, la grazia e la verità (amore fedele) 

per mezzo di Gesù Cristo fu fatta. 
 Perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero 

per mezzo di Gesù Cristo. 
 

Si sottolinea come la figura di Mosè è quella di un mediatore al quale la Legge 

viene data. Mosè non ne è l’autore ma un mero trasmettitore (Dt 9,11; 10,4). 

L’azione di Gesù consiste nel comunicare la realtà divina presente in lui.  

Per Gesù il ruolo è diverso. Come l’evangelista già aveva scritto, tutto è 

esistito attraverso lui (vv. 3. 10). È l’amore che crea e comunica vita. La Legge non 

può farlo (“La Legge infatti non ha portato nulla alla perfezione” Eb 7,19). Mentre 

l’amore è una realtà interna all’uomo, la Legge sarà sempre un codice di 

comportamento esterno. Il richiamo esplicito di Giovanni è al cambiamento di 

alleanza profetizzato già da Geremia (Ger 31,31). Per l’evangelista è stato Gesù 

l’autore del cambio di alleanza, accogliendo la quale, pure il peccato, il grande 

ostacolo alla comunione tra Dio e l’uomo, viene cancellato ed annullato, rendendo 

inutili tutti i rituali di purificazione prescritti nell’antica alleanza: “Dove c’è il 

perdono di queste cose non c’è più bisogno di offerta per il peccato” Eb 10,18). 
 

18 Qeo.n ouvdei.j e`w,raken pw,pote\ monogenh.j qeo.j ò w'n eivj to.n ko,lpon tou/ 
patro.j evkei/noj evxhgh,sato 

 Dio nessuno (lo) ha visto mai; (l’) unigenito Dio essente nel seno del Padre 

quello (lo) ha svelato (Gesù=ermeneuta). 
 Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno 

del Padre, è lui che lo ha rivelato. 
 

Unigenito (monogenh.j=monoghenḕs= lett. di un unico <<monos>> genere 

<<ghenos>>), che non significa unico generato. La Vetus Latina traduceva 

correttamente con unicus anziché unigenitus; 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

21 

 monogenh.j = monoghenḕs è usato dall’evangelista per indicare l’unicità di 

Gesù così come l’ebraico yachid, unico, prezioso, è usato in Gen 22,2. 12. 16. per 

Isacco figlio di Abramo, (cfr. monogenh.j usato per Isacco in Eb 11,17). 

Isacco non fu l’unico figlio di Abramo (cfr. Ismaele, Gen 16), ma prediletto, 

cioè quello più importante.  

L’evangelista contraddice quanto la stessa Scrittura, parola di Dio, affermava.  

Nessuno, scrive Giovanni, ha mai visto Dio. Eppure nella Bibbia si trova 

chiaramente asserito che molti personaggi lo hanno visto: Mosè con Aronne, Nabod, 

Abiu e Settanta anziani al momento della conclusione dell’Alleanza al Sinai (“Essi 

videro il Dio di Israele…e poi mangiarono e bevvero” Es 24,10-11; 33,11;               

Nm 12,6-8; Dt 34,10). 

Con la sua affermazione l’evangelista relativizza l’importanza di queste 

esperienze: nessuno ha mai visto Dio. Per cui tutte le descrizioni di Dio che ne sono 

state fatte sono tutte parziali, limitate e a volte false. 

Escludendo qualunque persona, di fatto l’evangelista esclude pure Mosè. No, 

non ha visto Dio e per tanto la Legge che Mosè ha trasmesso non può riflettere la 

pienezza della volontà divina. La Legge non era altro che una tappa necessaria, 

graduale, propedeutica per preparare il popolo ad una rivelazione piena di Dio. 

Averla assolutizzata ha di fatto snaturato e reso la Legge l’impedimento principale 

per arrivare a conoscere il volto di Dio. 

L’autore seguendo la tecnica del chiasmo si richiama al primo versetto, 

mettendo in relazione, da una parte il Verbo e Dio e dall’altra il Figlio con il Padre. 

Appare qui nel Prologo, e quindi nel vangelo, per la prima volta la definizione di 

Dio come Padre. Ecco chi è Dio, è Padre. 

Per ben comprendere questa importante affermazione, occorre comprendere il 

significato della paternità nella cultura dell’epoca. Nel concepimento del Figlio è il 

Padre che ha il ruolo principale. Il ruolo della madre è quello di una semplice 

incubatrice: lei non trasmette nulla al Figlio. Costui, la vita la riceve direttamente 

dal Padre.  

Pertanto affermando che Dio è Padre, l’evangelista intende dire che è solo da 

lui che riceviamo la vita. Dio viene chiamato Padre perché è colui che per amore 

comunica vita. 

Con questa definizione, l’evangelista supera la teologia dell’AT per la quale 

l’uomo era stato creato “ad immagine e somiglianza” di Dio (Gen 1,26-27). Ma 

mentre Dio crea cioè compie un’azione esterna, il Padre genera, cioè compie 

un’azione interna. 

Solo Gesù, l’unico Figlio, per la sua piena esperienza personale ed intima, può 

far conoscere chi è Dio. Per questo occorre dimenticare quel che si sapeva di Dio 

per imparare da Gesù “immagine del Dio invisibile” (Col 1,15), “…è lui che lo ha 

rivelato” (Gv 1,18).   

Questa frase: “è lui che lo ha rivelato” fa da cerniera tra il Prologo che chiude 

e il racconto evangelico che inizia. 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

22 

L’evangelista invita il lettore a prestare attenzione alla persona di Gesù perché 

in lui si può conoscere il vero volto di Dio.  

È importante quel che Giovanni scrive. Non si deve partire da un’idea 

preconcetta di Dio per poi concludere che Gesù è esattamente uguale a lui. Il punto 

di partenza non è Dio ma, dopo l’incarnazione, è Gesù.  

Ogni idea di Dio che non possa verificarsi in Gesù va eliminata. 

L’espressione che l’evangelista usa per indicare la pienezza di intimità che 

Gesù ha col Padre, “ò w'n eivj to.n ko,lpon”=ho ṑn eis tòn kólpon= lett. “colui che è 

rivolto verso il grembo/seno del Padre”, è la stessa che nella cena indicherà 

l’atteggiamento del discepolo amato: “Si trovava a tavola al fianco di Gesù = evn tw/| 
ko,lpw|” (Gv 13,23). 

Stare nel grembo/seno indica piena intimità e, nel convito, il posto d’onore 

(cfr. Lazzaro nel seno di Abramo, Lc 16,22ss). 

La stessa intimità che Gesù ha col Padre è possibile averla tra noi e Lui e fra 

noi. 
 

 

 

 

Riflessioni… 
 

 

 In principio era il Verbo 

Nel linguaggio trova inizio ogni cosa. 

 

 In un brusio ininterrotto o in vocianti profezie, e in molti modi, la Parola ha 

attraversato i Tempi, alla fine si è fatta Carne, si è trasformata in parola 

carnale, per realizzare desideri di salvezza, dando un’autentica interpretazione 

di sé. 

 

 E noi l’abbiamo accolta con animo refrattario, privandola di senso, 

contaminandola con discorsi insensati, sottoponendola ad interpretazioni 

accomodanti, soggiogandola con la teatralità della parola umana. 

 

 Abbiamo preteso di controllarla con equivoci ed ambiguità propri 

dell’esperienza umana, abbandonando la parola poetica, propria di Dio che 

crea in vista del Verbo/Parola eterna, e valido approccio per noi al mistero e 

alla novità creativa.  

 

 Ma la Parola, sul filo di un percorso ad onde, ma armonico, ha espresso 

desideri struggenti, si è persino soffocata per annunciare un’amorevole 

salvezza, e ci ha confermato l’interpretazione autentica di sé come garanzia di 

significati: promessa, giuramento, conferma di speranze, azione creativa e 

ricreativa divina. 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

23 

 

 Diventerà Grido di dolore, annuncio di ricerca tra gli uomini per trovare simili 

a sé, si farà impeto di gioia di risurrezione. 

 

 E la Parola risulterà così esistenza eterna, progetto di vita, strumento creativo, 

luce, vita per ogni uomo. 

In tal modo Dio ha sussurrato all’uomo, ha parlato con lui nelle piane del 

Giardino, l’ha richiamato e, dolorante, l’ha ricercato, per amarlo e 

trasformarlo da indifferente creatura a figlio eletto, insieme al Prediletto. 
 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/

